TERESA DE JESUS, MAESTRA DE ORANTES
Cuatro modos de regar el huerto
Montecristi 09-11 agosto 2024

Primera Parte
Hna. Sagrario Fernandez, ocd Olza

“Pues hablando ahora de los que comienzan a ser siervos del amor (que no
me parece otra cosa determinarnos a seguir por este camino de oracion al
que tanto nos amo), es una dignidad tan grande, que me regalo extrafiamente
en pensar en ella” (V 11,1).

No me cabe ninguna duda: quienes, semana a semana, seguis viniendo a esta casa, habéis
comenzado a ser siervos del amor. Os habéis determinado, palabra tan teresiana y que
expresa decision de seguir por el camino comenzado. Creo que eso es suficiente para
vivir en la accion de gracias a Dios, porque reconocemos que El nos ama y, ademas,
supone esto que nos reconocemos con una dignidad tan grande, que, dice la Santa: me
regalo extrafiamente en pensar en ella...Por si nunca os habéis parado a reflexionar sobre
vuestra propia dignidad, hacedlo, es la misma del Hijo Amado. Parece demasiado
hermoso para ser verdad. Pues es verdad: Ahora somos Hijos de Dios y alin no se ha
manifestado lo que seremos, sabemos que cuando se manifieste seremos semejantes
a El porque le veremos tal cual es.

Como expresa el mismo subtitulo de esta comunicacidon (cuatro modos de regar el
huerto) vamos a dedicar estas dos charlas a descubrir de una manera sencilla como es
eso de regar un huerto y las distintas formas en que podemos hacerlo. Teresa de Jesus,
sin duda, habia visto como se hace un huerto y como se riega; por lo tanto, no le cuesta
imaginar que nuestra alma se parece un poco a esa realidad. Hoy, en un mundo urbano,
para muchas personas, les es ajeno este leguaje, pero pienso que los que estamos aqui
todavia entendemos bastante esta pardbola de la Madre Teresa. Es curioso: los
evangelistas nos narran muchas parabolas de Jesus, era una forma de hacerse entender
y, por otra parte, era una forma de hacerse entender de la gente sencilla. Eso mismo es
lo que pretende la Madre Teresa con su Tratado sobre la oracion, los cuatro modos de
regar el huerto. Lo tenéis en el Libro de la Vida, capitulos 11 al 21. Hoy, la Santa nos
habria explicado mas modos de regar, los modernos sistemas de riego, una verdadera
maravilla: goteo, aspersion, ademas controlados a distancia, programados desde el
movil. Toda una nueva y maravillosa realidad que nos habla de esa capacidad que Dios
mismo ha concedido a los hombres, ¢l ir descubriendo secretos de la naturaleza. Cada
nuevo invento del hombre, usado para el bien, es sin duda, una alegria para el corazon
de Dios. El ser humano en cada avance va alcanzando cotas de autonomia, no de
independencia de Dios, sino de sana autonomia, es ir completando la obra creadora de
Dios...

Teresa nos estd contando su vida. El capitulo 10 termina con una preciosa confesion que
le lleva a reconocer la gracia de Dios en su vida, las obras de Dios en ella: “Sea bendito
por todo y sirvase de mi, por quien su Majestad es, que bien sabe mi Sefior que no



pretendo otra cosa en esto, sino que sea alabado y engrandecido un poquito de ver
que en un muladar tan sucio y de mal olor hiciese huerto de tan suaves flores. Plega

a su Majestad que por mi culpa no las torne yo a arrancar y se torne a ser lo que
era” (V10,9).

Leyendo este texto de la Santa podemos pensar que exagera que no es para tanto, que
era una buena monja, nos puede parecer un poco de falsa humildad. Nada mas lejos de
la verdad. Teresa es sincera hasta el fondo, esto es lo que la salvo de su propio abismo,
cuando ella habla del muladar que fue, lo dice de verdad, lo mismo que ahora reconoce,
por la misericordia de Dios, el huerto de tan suaves flores en que se ha convertido su
vida, lo cual no le permite descuidarse de trabajar constantemente su terrufio, el huerto
como la vida misma nos requiere siempre vigilantes. Quien tiene un huerto sabe que
tiene trabajo los 365 dias del afio.

Yo os invito, antes de entrar a ver esas dos primeras formas de regar el huerto, a que os
adentréis en la lectura del tratado sobre la oracion, teniendo en cuenta los capitulos
anteriores al 11, es decir desde el 7. Por qué lo digo, sencillamente porque cuando la
Madre Teresa es capaz de sintetizar el camino de la oracion, antes lo ha vivido y para
nosotros es importantisima su experiencia.

Otro aspecto que me parece importante, antes de seguir adelante es darnos cuenta de que
este tratadillo doctrinal, insertado en pleno relato biografico, esta en el punto crucial en
que la narracion pasa de la vida de lucha ascética de la Santa a su vida mistica. En los
ultimos grados, tercera y cuarta agua, la exposicion se ird adhiriendo més de cerca a la
aventura personal de la autora; de suerte que los capitulos 18-22 seran densamente
autobiograficos.

Las cuatro maneras de regar el huerto: pozo, noria, arroyo y lluvia se corresponden con
las diferentes formas de relacionarse la persona con Dios, con los demas y con uno
mismo, asi como las diversas etapas del devenir de la vida humana. El librito es como
una suerte de teologia narrativa y poética y experiencial al mismo tiempo

Primer modo: Meditacion y Propio conocimiento
El agua del POZO

EL agua del pozo (V 11-13: “Pues hablando de los principios de los que ya van
determinados a seguir este bien y a salir con esta empresa, en estos principios estd
todo el mayor trabajo, porque son ellos los que trabajan dando el Serior el caudal” (V
11,5). En este texto la Santa nos pone el principio, la base sobre la que empezar a
trabajar. Vuelve a recordarnos la importancia de la determinacion de seguir y salir
adelante con la empresa. Leyendo este nimero nos da la sensacion de que el camino
conlleva cansancio, esfuerzo grande, sequedad. Teresa no oculta ni disimula lo que
supone hacer oracion. Teresa pertenece por entero a la escuela del mismo Jesus, quien
nunca oculto el precio del seguimiento: Si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese
a si mismo, tome su cruz de cada dia y sigame... Es trabajar un huerto si, pero, no lo
olvidemos nunca, dando el Sefior el caudal.



Tenemos un huerto, tierra dura para trabajar, pero: Su Majestad arranca las malas
hierbas y ha de plantar las buenas. Pues hagamos cuenta que esta ya hecho esto
cuando se determina a tener oracion un alma. Y con ayuda de Dios hemos de
procurar, como buenos hortelanos, que crezcan estas plantas...que vengan a echar
flores que den de si gran olor para dar recreacion a este Sefior nuestro y asi se
venga a deleitar muchas veces en esta huerta (V11,6). Bien podemos recordar aqui
aquel texto del Génesis cuando nos cuenta que Yahvé Dios se paseaba por el jardin a
la hora de la brisa...(Ge 3,8) La oracion como la vida es puro don. Dios es el duefio,
la fuente de la vida. Le ha concedido la libertad de trabajar y colaborar con El para
culminar su obra creadora en ella. Teresa no entiende que para alcanzar la plenitud la
persona pueda ir por otro camino distinto al de la oracion. El ser humano destinado a
alcanzar la plenitud, es invitado a trabajar su propia parcela para llegar a su identidad
mas profunda. La oracion es pues, el modo de llevar a cabo el trabajo de nuestro ser mas
profundo, el espiritual. Hay otros modos de entrar en nuestro interior: las ciencias
humanas, la psicologia, el autoanalisis, el campo de las relaciones, que nos ensefian
quienes somos, el servicio de la solidaridad, la empatia hacia los que nos rodean. Todo
esto es ayuda y debemos tenerlo en cuenta, pero la oracion es finalmente clave para
llegar donde nosotros por nosotros mismos no podemos ni entrar ni controlar. Teresa
nos dird que so6lo ante Dios nos conocemos de verdad ante la Verdad misma. Es ademas
un conocimiento que posibilita desde dentro el cambio, la transformacion de la persona
en una criatura nueva. Esta es ademas la verdad que la Biblia nos muestra desde el
Génesis al Apocalipsis.

La oracion tiene su origen en Dios. El ha empezado la tarea, arrancando las malas
hierbas, para que la persona venga a decidirse a entrar en su huerto a la labor. Es una
gracia grande descubrirla, hacer ese camino de la mano de Dios y esto es parte de la vida
de cualquiera. Si no entramos en nuestro Castillo interior, no sabremos los grandes
bienes alli puestos. Esta es la razon de la urgencia para determinarnos a seguir este
camino. En el Camino de Perfeccion hablara de determinada determinacion.

Una vez determinados a recorrer este camino la Santa nos habla de dos virtudes
hermanas: la discrecion y la humildad, llevar al alma con suavidad, sin apretarla, sino
con maia, para que no se espante. Pedagogia Teresiana acendrada en su experiencia
personal. No olvidemos nunca lo que la Santa pas6 por no encontrar maestros que la
ayudasen. Eso de tomar recreacion, viendo campo, agua, flores, hace parte de su técnica
de aprendizaje. Luego la que hace de cimiento y fundamento de toda la vida humana:
Este edificio, todo va fundado en humildad (V 12,4). La humildad no es
encogimiento, sino sindbnimo de transparencia y radica en el propio conocimiento.

Existencialmente se corresponderia con la etapa en que buscamos un significado y
sentido para nuestras existencias a base de trabajo y esfuerzo. Es el momento en el que
luchamos por un perfeccionismo moral o ético que nunca acaba de lograrse, buscando
encerrar a Dios en nuestras estrechas ideas. La tarea de la meditacion, para la que hay
muchos maestros y escuelas que ensefian, pero la santa usa una estrategia muy
caracteristica suya: hacerse cuenta que estamos ayudando a Cristo a llevar la Cruz.
Ella motiva este esfuerzo, porque sacar el agua del pozo supone esfuerzo, apelando al
corazoén, despertando el amor por El, cobrando amor a su humanidad: Puede
representarse delante de Cristo y acostumbrarse a enamorarse mucho de su



sagrada humanidad y traerle siempre consigo y hablar con El, pedirle para sus
necesidades y quejarsele de sus trabajos, alegrarse con El en sus contentos y no
olvidarle por ellos, sin procurar oraciones compuestas, sino palabras conforme a
sus deseos y necesidad (V12,2).Este hablar con Dios desde el corazon, es conceder a la
persona la grandisima dignidad de hacerla sentirse capaz de dialogar con Dios, de ti a
Ta. Sin duda usar este medio es el mejor modo de avanzar, traer la compaiia de Jesus
conmigo, aunque no haya devocion, entiéndase gustos, gozos. Por aqui podremos llegar
a experimentar el contento de la oracion del siguiente grado. Esta referencia a Cristo se
vuelve machacona, como el verdadero argumento para perseverar en la oracion: Quiere
su Majestad y es amigo de animas animosas, como vayan con humildad y ninguna
confianza en si V13,2 (Leer)

Vemos que esta primera etapa del viaje de la vida del orante estd centrada en la practica
de la meditacién, por un lado y del propio conocimiento a nivel de desarrollo humano,
por otro. Tiempo de esfuerzo, de accidon, pero también de discrecion. Porque para
empezar este viaje hay que hacerlo con decision si, pero no menos con alegria y libertad,
no es una tarea de trabajos forzados, sino el empefio de aquel que quiere amar mas y
mejor, porque ya ha conocido antes el amor de Dios en su vida. Esa es la verdadera
motivacion que regira todo el trayecto y podra dar energias cuando en el huerto no haya
sino hierbas sin gota de agua. Si uno no se determina a acompaifiar a Jests y ayudarle a
cargar su cruz, no tendra animo para nada. La tarea mas urgente es pues la del amor.
Teresa habla de acostumbrarse a enamorarse del buen Jesus, mirando su vida,
porque en ella vemos lo que le ha costado su amor por nosotros, por mi, por ti...
Tanto ama Dios al mundo que le ha entregado a su Hijo... Esta es la motivacién mas
fuerte que el esfuerzo...

También la relacion con Dios en este primer grado supone un recolocarse en el modo de
vivir la relacion con los otros. Libres de las apariencias, las famosas honras, sujeciones
sociales que impiden vivir en la verdad ante la verdad de Dios (frente al mundo de la
mentira social).Es verdad que en tiempos de la Madre Teresa este tema de las honras era
fuerte, pero yo os invito a que pongamos nombre a las honras que hoy nos atan y nos
impiden vivir en la verdad... Abandonar la actitud de soberbia espiritual para no juzgar
las vidas de los otros, optando por un talante humilde en nuestras relaciones, que nos
permitira ver en los demos valores y virtudes. No hay sino que poner los ojos en la
propia vida, dejando las naderias que nos infantilizan. Esto en espacios reducidos como
es un Monasterio es de capital importancia tenerlo en cuenta.

Libres también respecto a los bienes materiales, para aprender a poner toda la confianza
en Dios. El camino de la oracidon no es una diversion espiritual, para gente que se puede
permitir ese lujo. Compromete a vivir un estilo de vida coherente con Aquel a quien nos
queremos acercar, con quien queremos vivir experiencias de Espiritu. La oracion no es
para turistas, es para gente que se arriesga a entrar por los caminos de este Dios de Jesus.
Sabemos quién es Jesus, cual fue su intento y como termind. Sabemos también como
fue su relacion con los bienes de este mundo: No podéis servir a Dios y al dinero...Las
zorras tienen madriguera y los pajaros nido, pero el Hijo del Hombre no tiene
donde reclinar la cabeza....

Si oras si lo buscas es ante todo porque El te quiere para vivir una relacion de amistad
unica. El es el que llama, pero no hagamos como que no sabemos. La oracidon es una



opcion de vida por la que tu vida tendra que cambiar, hasta que libremente te entregues
a sus planes y El pueda obrar en ti a su modo. El entonces entrara de tal modo en tu
huerto que lo limpiara, arrancard las malas hierbas, trabajara la tierra, para que el huerto
quede a punto para la nueva vida, para que crezcan las suaves flores que espera cosechar.
Somos esa vifia que Dios cuida, mima. Por parte de Dios estd hecho TODO lo que El
puede hacer por nosotros. La vifia del Sefior eres ti mismo, soy yo misma, una vifia
cuidada, mimada, de la que Dios espera recoger su fruto....

Segunda etapa: Contemplacion y atencion a los demas
El agua de la “Noria” (V 14-15)

“Con noria y arcaduces, que se saca el agua con un torno, es a menos trabajo que
el anterior, y sacase mas agua” (V 14,1).

Se abre una nueva etapa orante y existencial que va a estar definida por los comienzos
de la contemplacion: “El Sefior del huerto ordend para que sacase el hortelano mas
agua y a menos trabajo, y pudiese descansar sin estar continuo trabajando” (V
14,1) La iniciativa de nuevo, la tiene el Sefior del huerto, Dios. El esta viendo el gran
trabajo que tiene su hortelano y decide, viendo su determinacion hacerle mas facil el
trabajo... Dios mira desde el cielo, dirad el salmo, se fija en todos los hombres... Estoy
viendo la afliccion de mi pueblo le dird a Moisés y he decidido bajar a librarlo... Dios,
nuestro Dios nos mira, le interesamos, esto debemos tenerlo gravado a fuego en nuestro
corazon, para Dios somos alguien. Teresa da en el clavo y asi nos invita a que
descubramos a este Dios. La contemplacién no significa tener visiones extrafias,
fenomenos raros, sino entrar en el descanso de Dios, es decir en el dia séptimo, cuando
Dios descans6 de su tarea creacional. Otro término que se puede usar para definir esta
nueva forma de oracién es oracion de quietud.

Hay que dejar muy claro que esta nueva forma de regar no es el resultado o premio a los
esfuerzos del hortelano, total gratuidad: “No se gana aquello por diligencias que
haga”. Gracia especial de este amigo divino, que desde lo hondo de su misterio se hace
presente y toma la iniciativa en el trato de amor reciproco: “Acaeciame venirme a
deshora un sentimiento de la presencia de Dios, que en ninguna manera podia
dudar que estaba El dentro de mi o yo toda engolfada en EI” (10) Es el sentimiento
de una presencia que acontece sin saber como: Quiere este Emperador y Seior
nuestro que entendamos aqui que nos entiende y lo que hace su presencia y que
quiere particularmente comenzar a obrar en el alma, en la gran satisfaccion
interior y exterior que le da, y en la diferencia, que, como he dicho hay de este
deleite a los de aca, que parece inche el vacio que por nuestros pecados teniamos
hecho en el alma. Es en lo muy intimo de ella esta satisfaccion y no sabe por donde
ni como le vino, ni muchas veces sabe qué hacer ni qué querer ni qué pedir. Todo
parece lo halla junto y no sabe lo que ha hallado, ni aun yo no se como darlo a
entender, porque para hartas cosas eran menester letras” (V14,6).

No es que Dios comience a comunicarse ahora, sino que nosotros comenzamos a
percibir la presencia de lo divino en un “ancho de banda mayor”. El cambio se opera en



nosotros, donde por primera vez nuestra vida alcanza sintonia con la frecuencia con que
Dios estaba emitiendo sus mensajes. Ya no hay que dar voces, porque esta tan cerca que
so0lo menear los labios basta: “Quiere Dios por su grandeza, que entienda esta alma
que esta su Majestad tan cerca de ella que ya no ha menester enviarle mensajeros,
sino hablar ella misma con El, y no a voces, que en meneando los labios la entiende”
(V14,5) Asi oraba Ana, se nos cuenta esto en el libro Primero de Samuel. Dios la
entendio y le concedio el hijo que le pedia...

La clave de este actuar de Dios la encuentra Teresa en un texto del libro de los
Proverbios que emocionaba su corazén: El gozo de Dios es estar con los hijos de los
hombres... (Leer V 14, 10-11)

Para entrar en esa oracion de quietud procede un movimiento hacia el interior. Ella en
su libro Camino de Perfeccion lo llamara oracién de recogimiento. Se trata de recoger
el pensamiento, poner los ojos en El, es toda una educacion:

A la presencia, a la mirada y a la escucha.

Es en primer lugar la conciencia de estar envueltos por la presencia: No estéis sin tan
buen amigo al lado...

No os pido sino que le miréis... Es en definitiva la reeducacion de los sentidos. Hacer
espacio a que la Palabra de Dios nos sorprenda. Esto no es fruto de un esfuerzo, es
simplemente disponernos, no es cosa de un dia es educar la mente y el espiritu. “Es
educar la fe y el amor, el sentido de Dios, todo ello en medio de nuestros acontecimientos
mas triviales, para ver a Dios en todas las situaciones por las que paso. Es pasar la barrera
de la superficialidad y aterrizar en el pozo de la humildad y de la plena disponibilidad
ante EI” (P. Tomas Alvarez)

La primera oracion mistica es una infusion de amor, una experiencia de la accioén de
Dios que unifica y pacifica la voluntad, dejandola en quietud. Desde ahi empieza a
revertir sobre el resto de la vida y la actividad de la persona, es la influencia que afecta
el aspecto ético del comportamiento: “Esta agua de grandes bienes y mercedes que el
Seiior da aqui, hacen crecer las virtudes muy mas sin comparacion que en la
oracion pasada. (V14,5)

En esta etapa nos da Teresa una serie de consejos:

e Dejar el ruido de las palabras: Lo que ha de hacer en los tiempos de esta
quietud, no es mas de con suavidad y sin ruido. Llamo ruido andar con el
entendimiento buscando muchas palabras y consideraciones para dar
gracias...mas hacen aqui al caso unas pajitas puestas con humildad y mas le
ayudan a encender (la centellita de la oracion), que no mucha lefia junta de
razones muy doctas, que en un credo la ahogaran (V15,7).

e Autoestima con humildad. Reconociendo la gran humildad en que se halla al
recibir esta gracia de la oracion: Asi ruego yo, por amor del Seiior, a las almas
a quien su Majestad ha hecho tan gran merced de que lleguen a este estado,
que se conozcan y tengan en mucho, con una humilde y santa presuncion
para no tornar a las ollas de Egipto (V15,2). Con sospecha de uno mismo para
no confiarse y volver atras en su camino. Ella constata que son muchas las
personas que llegan aqui, pero pocas las que siguen adelante...



e Una serie de sefiales para reconocer y discernir el propio espiritu, si la oracion va
haciendo efectos en la persona: seguridad con humildad, verdadero temor de
Dios, amor a Dios sin ningun interés personal, deseo de ir adelante en el oracion,
buscando ratos para ello, ofreciéndose a todo...

e Entre ellos ayudar a los mas débiles: Son menester amigos fuertes de Dios para
sustentar a los flacos (V15,5). La clave de esta cita es la finalidad a la que se
encamina la dicha amistad con Dios, que es ayudar a los mas débiles. No es la
amistad con Dios el salvavidas en el que mantenerme seguro de los vaivenes de
la vida, al margen de cuanto sucede a mi alrededor, o para creerme algo distinto
y especial del resto de los humanos. Muy al contrario, la mistica cristiana-
teresiana, se autentifica en los efectos que deja, en la esfera de la ética, la ética
de las necesidades de los demas-. Van creciendo las flores de las virtudes.

Quien no ama a su hermano a quien ve no puede amar a Dios a quien no ve
(1Jn 4,20)

La contemplacién conlleva un trascender progresivo, tanto de la palabra como del
discurso, no es a través de razones muy doctas como se experimenta a Dios, sino
desde el amor y la humildad insistird Teresa. Cada vez son menos necesarias las
mediaciones de los mensajeros, porque crece la cercania el roce con Dios. También
mejora la relacion con los demas, en especial los que sufren en este mundo, pues los
amigos fuertes de Dios estan ahi para sustentar a los flacos y es que la verdadera
contemplacion compromete al orante con toda la necesidad de los que viven a su
lado. La experiencia del amor es participacion en ese amor entregado, de ahi que no
puede quedar sin efectos en quien lo recibe y experimenta. No es tanto por obligacion
moral, cuanto por experiencia mistica que brotan las obras del amor. Asi las VII
Moradas seran las del amor hecho servicio.



Segunda Parte

Lo que estamos viendo en este tratadillo sobre la oracion, no es en modo alguno un
tratado que Teresa nos entrega como si fuese algo ajeno a ella misma. Teresa no nos da
nada que no haya comprobado por si misma, o por escucharlo a otras personas. Es mas,
las dos formas de regar que hoy voy a intentar explicar, la tercera y cuarta agua, son
densamente biograficas.

Teresa propone un itinerario de liberacion. Siempre nos invita a tomar conciencia de
nuestra verdad, somos personas pluridimensionales: existencial, biologica,
psicoafectiva y espiritual.

Teresa va al convento con la imagen del Dios castigador, patriarcal: “En esta batalla
estuve tres meses, forzandome a mi misma con esta razon: que los trabajos y pena
de ser monja no podia ser mayor que la del purgatorio, y que yo habia bien
merecido el infierno; que no era mucho estar lo que viviese como en purgatorio, y
que después me iria derecha al cielo, que éste era mi deseo” (V 3, 6). Cuando cae en
la cuenta del Dios de Jesus, cae en la cuenta del Dios misericordioso que es ternura
personificada, es entonces cuando pasa de mirarse a si a contemplar a Dios, es el paso
de la amada al amante: Oh! noche que juntaste Amado con Amada, Amada en el
Amado transformada... Este cambio de mirada es fundamental para comprender la
mision de Teresa, que rescata, podemos hablar asi, el cristianismo de las tinieblas en que
estaba hundido. Ese es su punto de partida. Teresa vuelve a colocar en la escena el ser
criaturas de Dios. Leamos Moradas I 1, 1-2. La criatura revela a Dios es su representante
visible en el mundo. Esto es tarea de todos a nivel personal y a nivel comunitario. Teresa
fue muy consciente de la mision que Dios le confi6. Podemos afirmar que si Teresa
rescata la esencia del cristianismo, lo hace desde su ser mujer en plena conciencia de
ello. Irrumpe en el corazon del patriarcado eclesial. Teresa ilumina con su palabra, es la
carta de presentacion de Cristo. Cada uno de nosotros debemos ser capaces de decir: yo
soy palabra de Dios por quien me habita. El mundo necesita la libertad, la verdad y el
amor, que podemos aportar todos aquellos que nos sentimos y experimentamos los
Siervos del AMOR. También hoy, desde nuestra realidad concreta, debemos rescatar el
cristianismo. También hoy somos llamados a afrontar lo real con el talante de Cristo:
“Si os mantenéis en mi palabra, seréis verdaderamente mis discipulos, y conoceréis
la Verdad y la Verdad os hara libres (Jn 8,31-32) Si, hoy debemos preguntarnos de
qué necesita ser rescatado nuestro cristianismo, nuestra Iglesia, nuestra sociedad, la Vida
Consagrada y debemos responsabilizarnos de ello. Yo como Carmelita Descalza, debo
preguntarme muy en serio si en mi esta vivo ese fuego que es el sello de la Madre Teresa
y cada uno de vosotros lo mismo, no vale con ser buenos, que es importante, preguntaros
(Qué debo hacer?, o mejor ;qué haria Cristo en mi lugar?

Paso ya pues a ver la Tercera agua, ese tercer modo de regar el huerto.



Tercera etapa: Abandono confiado y protagonismo divino
El agua del arroyo (V 16-17)

De un rio o arroyo, esto se riega muy mejor, que queda mas harta la tierra de agua
y no se ha menester regar tan a menudo y es a menos trabajo mucho del hortelano.

La experiencia crecida de esta agua que va llenando el huerto, obliga a Teresa a buscar
nuevas expresiones, inventa el lenguaje para explicar lo inexplicable. Paralelismos,
antitesis, junta expresiones negativas con otras positivas: “glorioso desatino, celestial
locura, desasosiego sabroso, mil desatinos santos, sabrosa pena, delgada y pesadisima
cruz”, esta queriendo romper los limites del lenguaje, porque aunque es inefable lo
vivido, siente la urgencia de contar, de dar voces en alabanzas, como aquella mujer del
evangelio, o el profeta David: Querria dar voces en alabanzas el alma y esta que no
cabe en si; un desasosiego sabroso. Ya, ya se abren las flores, ya comienzan a dar
olor. Aqui querria el alma que todos la viesen y entendiesen su gloria para
alabanzas de Dios, y que le ayudasen a ella y darle parte de su gozo. Paréceme que
es como la que dice el evangelio que querria llamar, o llamaba a sus vecinas. Esto
me parece debia sentir el admirable espiritu del real profeta David, cuando taiia
y cantaba con el arpa en alabanzas de Dios... Oh! Valgame Dios! ;Cual esta un
alma cuando esta asi! Toda ella querria fuese lenguas para alabar al Sefior. (V16,
3-4).

La razon es que se experimenta un amor loco (locura, desatino), que le ha enfermado de
amor. Este mal, tristemente, segin Teresa, no llega, como quisiera a muchos de esos
predicadores que ordenan sus sermones para quedar bien y no descontentar a la
feligresia. Van con “seso demasiado” Ella dice textualmente: “Y asi no son muchos
los que por los sermones dejan los vicios publicos...porque tienen mucho seso los
que los predican. No estan con el gran fuego de amor de Dios como lo estaban los
Apostoles y asi calienta poco esta llama” (V16, 7).

Cuando el amor es verdadero, no sabe de razones ni mide los pasos, desea contagiar a
otros el mismo mal de amor. Esto deberia ser un punto serio de discernimiento en nuestra
vida, deberiamos preguntarnos ;Quiero contagiar a otros ese amor que me quema? A
veces en nuestra realidad dura, impermeable nos justificamos muy facilmente hablando
de respeto y que cada cual haga lo que crea que debe hacer. Teresa en esto, como en
todo nos pide sinceridad: “Porque se usan muy poco estas verdades” (V16,6)

“Este concierto querria hiciésemos los cinco que al presente nos amamos en Cristo,
que como otros en estos tiempos se juntaban en secreto para contra su Majestad y
ordenar maldades y herejias, procurasemos juntarnos alguna vez para desengainar
unos a otros y decir en lo que podriamos enmendarnos y contentar mas a Dios, que
no hay quien tan bien se conozca a si, como conocen los que nos miran, si es con
amor y cuidado de aprovecharnos” (V16,7) Texto fundamental este de Teresa, que
nos habla de la importancia del mutuo acompafiamiento, tarea esta prioritaria por
ejemplo en nuestras comunidades. Cada uno de vosotros ha de buscar ese
acompanamiento de los hermanos en el camino de la fe. Hasta me atrevo a decir que no



es necesario que busquemos especialistas, entendedme, no es que los minusvalore, se
trata de hacer juntos la travesia de la vida, se trata de confrontar desde la vida misma
nuestro camino de relacion con Dios y eso unos a otros nos podemos ayudar. El propio
conocimiento no se adquiere s6lo buceando la propia persona, hay que abrirnos para que
los otros puedan entrar, necesitamos mediaciones humanas para tomar perspectiva y
objetividad.

La nota que domina la escena es la creciente pasividad del hortelano, junto al creciente
protagonismo de Dios, de modo que los papeles, podemos decir que se intercambian:
Dios se convierte en el verdadero hortelano: “Quiere el Sefior aqui ayudar al
hortelano de tal manera que casi El es el hortelano y el que lo hace todo” (V16,1).

La pasividad crecerd atin mas en el siguiente capitulo: “Lo que ha de hacer el alma o,
por mejor decir, hace Dios en ella, que es el que toma ya el oficio de hortelano y
quiere que ella huelgue. Aqui me parece vienen bien, como a vuestra merced se
dijo, dejarse del todo en los brazos de Dios. Si quiere llevarla al Cielo, vaya; si al
infierno, no tiene pena, como vaya con su bien; si acabar del todo la vida, eso
quiere; si que viva mil afios, también. Haga su Majestad como de cosa propia, ya
no es suya el alma de si misma, dada esta del todo al Sefior; descuidese del todo”
(V17,2). Vuestra soy/ para Vos naci/ Jqué
mandais hacer de mi?...

La indiferencia espiritual. Esto no se alcanza a fuerza de brazos. Esto se pide y sobre
todo se consiente que El haga la obra...Esto debemos acogerlo con humilde respeto. La
persona en este momento puede que aun viva cierta dispersion interior, no se alborote
por ello, lo importante y decisivo es que la voluntad esté bajo la influencia divina, es
decir del todo dispuesta a lo que El quiera. No hagamos caso de los desvarios de la
imaginacion que no acaba de someterse al mandato de la voluntad. Un consejo que da
para esto Santa Isabel de la Trinidad, se lo dice a una amiga jovencita que aspiraba a ser
Carmelita Descalza, luego fue Religiosa si, pero de otra Orden, le dice: Vive mas de la
voluntad que de la imaginacion. Claro que nos molesta el no poder controlar nuestra
imaginacion, cuando ya nos vemos atraidos por ese amor de Dios, tal vez si
estuviéramos en un remanso de paz total y unidad de todas las potencias, nuestro corazon
se apropiaria, se volveria mas autosuficiente y eso es la ruina. Nunca nos olvidemos de
que el cimiento de todo este edificio es la humildad. Escuchemos de nuevo a Teresa:
“Para esto no se qué remedio haya, que hasta ahora no me lo ha dado Dios a
entender; que de buena gana le tomaria para mi, que me atormenta, como digo
muchas veces. Represéntase aqui nuestra miseria” (V17, 6). Esta es la razén nos
mantiene humildes, conocedores de nuestra miseria....

Seguidamente nos ofrece un remedio, muy relativo, pero suficiente: “El postrer
remedio que he hallado, a cabo de haberme fatigado hartos aiios, es lo que dije en
la oracion de quietud: que no se haga caso de ella mas que de un loco, sino dejarla
con su tema, que solo Dios se la puede quitar. Hémoslo de sufrir con paciencia,
como hizo Jacob a Lia, porque harta merced nos hace el Sefior que gocemos de
Raquel” (V17,7) Curiosa y muy inteligente esta interpretacion de ese texto del Génesis.
Esto nos muestra, una vez mas que Teresa conocia la Biblia, sino integramente, que eso

10



es seguro que no, si muchos textos. Hagamos de la necesidad virtud, o de la dificultad
camino. Hemos de soportar nuestro ser disperso, hemos de soportar a Lia, pero gocemos
de la obra de Dios en nuestras vidas, gocemos de Raquel, es también nuestra....

Vemos claro que en este tercer modo de regar el huerto, el protagonismo es de Dios, El
es quien hace crecer las flores, convertidas ya en fruta madura. Representan las virtudes
que ya estan mas fuertes. Los efectos de la oracion, en resumidas cuentas. Es el cambio
que se va dando en la persona obrado por la gracia y con la cual la persona ha colaborado
en su transformacién. No olvidemos, todavia es pronto para darlo a conocer, airearlo:
“Y lo que la pobre del alma con trabajo por ventura de veinte afios de cansar el
entendimiento no ha podido acaudalar, hacelo este hortelano celestial en un punto,
y crece la fruta y madurala de manera que se puede sustentar de su huerto,
queriéndolo el Sefior. Mas no le da licencia que reparta la fruta, hasta que ¢l esté
tan fuerte con lo que ha comido de ella, que no se le vaya en gustaduras...

En fin es que las virtudes quedan ahora mas fuertes que en la oracion de quietud
pasada, que el alma no las puede ignorar, porque se ve otra y no sabe como” (V 17
2. 3).

Para terminar esta agua digamos que lo més importante es que crecen los deseos de vivir
en la propia verdad, una transparencia grande ante Dios y ante si misma, conseguido
con la ayuda de los otros. Crece el amor por efecto del desbordamiento que experimenta
del amor de Dios. Amor hacia Dios y hacia los préjimos por quienes entrega su vida:
Marta y Maria juntas, queda definitivamente hecha la sintesis, ya la persona no se turba,
no entra en conflicto con los tiempos, que si oracion, que si dedicacion al otro. El amor
hecho servicio es la sintesis perfecta de quien ha llegado a comprender la espiritualidad
cristiana, que nunca es fragmentaria, nos conduce siempre al nucleo, al centro de la fe
de la experiencia creyente. En la cuarta agua insistiremos mas en esto, ahora s6lo nos es
dado como primicia: “Amémonos unos a otros, porque el amor es de Dios, y todo el
que ama ha nacido de Dios y conoce a Dios. Quien no ama no ha conocido a Dios,
porque Dios es AMOR” (1Jn 4,7-8).

Cuarta etapa: Union de amor en libertad
El agua de la lluvia (Vida 18-22)

“Con llover mucho, que lo riega el Sefior sin trabajo ninguno nuestro, y es muy sin
comparacion mejor que todo lo que queda dicho”.

“Ahora hablando de esta agua que viene del cielo para con su abundancia henchir
y hartar todo este huerto de agua.... Esta agua del cielo viene cuando mas
descuidado esta el hortelano. Verdad es que a los principios casi siempre es después
de larga oracion mental, que de un grado en otro viene el Sefior a tomar esta avecita
y ponela en el nido para que descanse. Como la ha visto volar mucho rato
procurando con el entendimiento y voluntad y con todas sus fuerzas buscar a Dios
y contentarle, quiérala dar el premio atin en esta vida ;Y QUE GRAN PREMIO!

Vemos que Teresa persiste en su afan comunicativo, a pesar de no saber como decirlo.

11



Veamos ahora unos puntos esenciales que nos pueden ayudar a un discernimiento en
nuestro propio proceso orante:

Una primera nota en esta oracion es el gozo, como dird ella misma: Gozar sin
entender lo que se goza... Aca se goza un bien, a donde juntos se encierran todos
los bienes, mas no se comprende este bien. Octipanse todos los sentidos en este gozo,
de manera que no queda ninguno desocupado. El alma goza mas sin comparacion,
y puédese dar a entender muy menos (V18,1).

Una segunda nota es su cardcter de puro don, un regalo que viene del cielo como por
sorpresa. Todo viene como a plato puesto, esto es: ya no necesita del discurso mental
para proveerse de amor o de luz en el conocimiento sobre Dios: “Sin haber menester
andar a caza el entendimiento, que alli ve guisado lo que ha de comer y entender”
(V19,2). Es curioso pero Teresa se sirve muchas veces de imagenes del alimento, de la
comida para representar la total receptividad o pasividad en que se producen estos
encuentros con Dios. También le gusta usar metaforas espaciales como la nube y el
Aguila: “Coge el Seiior el alma a manera que las nubes cogen los vapores de la
tierra y levantala toda de ella y sube la nube al cielo y llévala consigo, y comiénzala
a mostrar cosas del Reino que le tiene aparejado. No se si la comparacion cuadra,
mas en hecho ello pasa asi.

Aqui no hay ningun remedio de resistir. Muchas veces sin prevenir el pensamiento
ni ayuda ninguna, viene un impetu tan acelerado y fuerte, que veis y sentis
levantarse esta nube o esta aguila caudalosa y cogeros en sus alas” (V20, 2-3). Esta
imagen del aguila, es especialmente querida para Teresita de Lisieux.

Otras imagenes recurrentes para la Santa son la llama y el fuego. Imagenes estas muy
usadas y queridas para Juan de la Cruz.

En este momento el tratado de los grados de oracion pasa del plano doctrinal al
autobiografico. Las paginas de los ultimos capitulos contienen las tltimas vivencias
misticas, por lo que son el testimonio vivo y en directo de cuanto pasa por ella. Es por
esto que se detiene mas que en los anteriores grados. Recoge especialmente dos
episodios; el uno después de comulgar: “Estaba yo pensando cuando quise escribir
esto, acabando de comulgar y de estar en esta misma oracion que escribo, qué hacia
el alma en aquel tiempo. Dijome el Sefior estas palabras: Deshacese toda, hija, para
ponerse mas en mi. Ya no es ella la que vive, sino Yo. Como no puede comprender
lo que entiende, es no entender entendiendo” (V18,4). “Vivo yo, pero no soy yo, es
Cristo quien vive en mi” ...

El otro una experiencia de verse inmersa en la presencia de Dios en la que descubre su
presencia universal en todas las cosas, y comunicandose con ella: Acaeciome a mi una
ignorancia al principio, que no sabia que estaba Dios en todas las cosas. Y como
me parecia estar tan presente, pareciame imposible. Dejar de creer que estaba alli,
no podia, por parecerme casi claro habia entendido estar alli su misma presencia.
Un gran letrado de la Orden del glorioso Santo Domingo me quité de esta duda,
que me dijo estar presente, y cOmo se comunicaba con nosotros, que me consolé
harto” (V18,15). Esta experiencia quedo tan gravada en su conciencia, que la recordara
12 afios mas tarde cuando escriba su obra maestra el Castillo Interior. En las V Moradas
1,10 dird: Una certidumbre que queda en el alma que s6lo Dios la puede poner. Las

12



sextas Moradas son las del desposorio, donde lo que de veras importa al creyente es la
honra y gloria de Dios el hacer su voluntad. Recojo un texto de la Relacion V: “Quedan
las virtudes mas fuertes, porque deséase mas y dase mas a entender el poder de este
gran Dios para temerle y amarle...Pienso que deben venir de aqui estos deseos tan
grandisimos de que se salven las almas y de ser alguna parte para ello y para que
este Dios sea alabado como merece”

La oracion es union del alma con Dios una comunicacion especialisima de Dios que
acaba por convertirse en un estado de union, es decir en una forma de relacion habitual.
Prolongada, mas alld de momentos puntuales. Dentro de ese estado pueden darse
momentos mas intensos: éxtasis, arrobamientos, vuelo de espiritu, levantamiento de
espiritu. Cuando la santa usa estos términos lo que nos quiere transmitir es esa accion
desbordante y arrolladora, que nuestra persona no puede controlar, esto acontece a
algunas personas, son fenomenos extraordinarios, la Santa los vivid, otros santos nunca
lo han experimentado, en realidad son fendmenos secundarios, no caigamos en la
tentacion de medir nuestra relacion con Dios por esta fenomenologia. Lo importante es
la hondura de vida teologal que se despliega en la persona, es como estar con todo el ser
en la orbita de Dios: “Pasa con tanta quietud y tan sin ruido lo que el Sefior
aprovecha aqui al alma y la ensefia, que sélo El y el alma se gozan con grandisimo
silencio...En llegando aqui el alma todos los arrobamientos se le quitan...Aqui se
dan las aguas a esta cierva que va herida, en abundancia, aqui se deleita en el
tabernaculo de Dios. Aqui halla la paloma que envié Noé a ver si era acabada la
tempestad, la oliva, por sefial que ha hallado tierra firme dentro en las aguas y
tempestades de este mundo” (VM 3,12. 13).

La oracion remodela la vida del creyente. Se produce una transformacion progresiva
en todos los aspectos. Se verifica asi la autenticidad de lo vivido.

e En la emotividad: La grandisima ternura que se apodera de la persona: “Queda
el alma de esta oracion y union con grandisima ternura, de manera que se
querria deshacer, no de pena, sino de unas lagrimas gozosas” (V19, 1).

e Lo cual noimpide el vigor y la fortaleza de la persona: “Queda el alma animosa,
que si en aquel punto la hiciesen pedazos por Dios, le seria gran consuelo.
Alli son las promesas y determinaciones heroicas” (V19,2).

e Todo ello con la humildad mas crecida. Es una humildad que desborda el marco
ético, por supuesto que lo comprende, llega al ontologico, al ser profundo de la
persona. Hay mayor aceptacion de si misma. Ante la luz de Dios la persona
percibe con mayor claridad sus sombras y se vuelve transparente, porque: En
pieza donde entra mucho sol no hay telarafna escondida: ve su miseria (V19,
2). En resumen, fortaleza, humildad, amor.

e Una nueva insercion o relacion con las cosas. Le proporciona libertad respecto a
los bienes, a los tratamientos sociales, la imagen la mentira social: “Tiene el
pensamiento tan habituado a entender lo que es verdadera verdad, que todo
lo demas le parece juego de nifios. Riese entre si algunas veces, cuando ve a

13



personas graves de oracion y religion hacer mucho caso de unos puntos de
honra que esta alma tiene ya debajo de los pies” (V21,9) “Qué seiiorio tiene
un alma que el Sefior llega aqui...Aqui le nacieron las alas para bien
volar...dale las llaves de su voluntad...queda aqui el alma sefiora de todo y
con libertad que ella no se puede conocer... (V20).

e Nueva relacion con las personas: Comienza a aprovechar a los préjimos, casi sin
entenderlo: Puede ya con entenderlo, que no es suya la fruta comenzar a
repartir de ella. Comienza a dar muestras de alma que guarda tesoros del
cielo y a tener deseo de repartirlos con otros, y suplicar a Dios no sea ella
sola la rica. Comienza a aprovechar a los préjimos, casi sin entenderlo, ni
hacer nada de si, ellos lo entienden, porque ya las flores tienen tan crecido el
olor, que les hace desear llegarse a ellas, entienden que tienen virtudes y ven
la fruta que es codiciosa” (V19,3) Este es un aspecto clave de verificacion de la
verdadera experiencia mistica, que va unida a las obras: “Con quien descanso
de tratar, son las personas que hallo de estos deseos, digo deseos con obras;
digo con obras, porque hay personas que a su parecer, estan desasidas y asi
lo publican...mas conoce bien esta alma, desde muy lejos los que lo son de
palabra, o los que ya estas palabras han confirmado con obras” (V21,7) “;Oh
hermanas mias qué olvidado debe tener su descanso y qué poco se le debe
dar de honra, y qué fuera debe estar de querer ser tenida en nada el alma a
donde esta el Sefior tan particularmente!. Porque si ella estad mucho con El,
como es razon, poco se debe acordar de si; toda la memoria se le va en como
mas contentarle y en qué o por donde mostrara el amor que le tiene. Para
esto es la oracion, hijas mias; de esto sirve este matrimonio espiritual: de que
nazcan siempre obras, obras... (VIIM4,6)

e Experiencia de haber pasado a ser totalmente de Dios: “Aqui esta mi vida, aqui
esta mi honra y mi voluntad, todo os lo he dado, vuestra soy, disponed de mi.

Esta cuarta etapa del viaje conduce a la persona orante a la uniéon con Dios, en la doble
clave del amor y la libertad. Aparece la mistica del gozo, de la contemplacion que
trasciende todo discurso del pensamiento y la de la contemplacion, que consiste en
disfrutar de la vida como puro don y regalo. El amor teologal infundido por Dios es el
que mueve la actividad de la persona en entrega incondicional a los planes de Dios al
servicio del Reino. Ha pasado de su vida en la “carne” para vivir la vida “en el Espiritu”,
tal como lo expone Pablo en sus cartas a los Romanos y a los Gélatas. Esta es la vida en
libertad de los hijos de Dios, que viven la total dependencia y confianza, puestos en las
manos de Dios Padre, a semejanza de Jesus cuya imagen reproducen. 4 la persona le
nacieron alas para bien volar.

14



